
1447هـ - 2025م

الوقف وعمارة المسجد
كيف ساهم الوقف في بناء المساجد؟



المركز  التي يعقدها  اللقاءات المعرفية  سلسلة نشرات معرفية، امتدادًا لموضوعات ومحاور سلسة 

لعام 1446 ه - 2025 م، والتي تهدف لرفع الوعي المعرفي المتخصص بالأوقاف، حيث إن الوقف 

منذ عصور مديدة يعد جامعًا للعديد من الأفكار التي تتعلق بالواقف والمجتمع، ولا ينحصر دور الوقف 

الباحث عنها، والمنقب عن  أثره في نواحٍ مختلفة تجعل  على جانب معين، بل يتسع دوره حتى ظهر 

النظر  فكرتها،  في  والمتفقة  عنوانيها،  في  المتنوعة  اللقاءات  فتناولت  جليّة.  دهشة  في  تفاصيلها 

للوقف الإسلامي من زوايا مختلفة وأبعاد متعددة، لإظهار الجوانب الاجتماعية والفكرية والحضارية 

للوقف، بدءًا من عالم الأفكار، وصولاً إلى المكتبات والوثائق الوقفية، وتمحيصًا في أثر الوقف في 

عمارة المسجد حتى أصبح مركز إشعاع حضاري، وصولاً إلى علم الفلك وتأثير الحركة الوقفية في نشأته 

وسنلحظ في هذه النشرات، أن الوقف عبر العصور، وفي مختلف العلوم والمجالات،  وتطوره. 

كان عاملاً حضاريًا فارقًا، على صعيد المعرفة والأمكنة، والأزمنة، ولا تزال هذه الآثار تتضاعف 

وتقدم لنا نموذجًا فارقًا للتنمية المجتمعية والاقتصادية.

  يصدر مركز ريادة    الـــــذراع الـــــمـــــعـــــرفـــــي والـــــتـــــمـــــكـــــيـــــنـــــي للـــــهـــــيـــــئـــــة الـــــعـــــامـــــة للأوقـــــاف



المقدمة                                                                                                          3

الوقف والمسجد: من قلب العمران إلى مركز الحضارة                                        4

ملامح العمارة الوقفية ودورها في حفظ مكانة المساجد وجمالها                     8 

تجليات روح الوقف في الزخارف والمآذن والمحاريب                                            12                             

الفهرس



دت المساجد وزَها عمرانها على مرّ العصور، وحين             الوقف ركيزة من ركائز الحضارة الإسلامية، به شُيِّ

البناء  على  يُعين  دائماً  مورداً  للمسجد  نوا  أمَّ البر،  ريعها لأعمال  وتوجيه  الأموال  حبس  المسلمون  اختار 

والصيانة والخدمة، وبهذا تجاوز المسجد حدّ الصلاة، فأضحى مدرسةً للعلم، ومجمعاً للمجتمع، يَمدّه بما 

يحتاج إليه في دينه ودنياه.

           ومع امتداد العالم الإسلامي، تمايزت التجارب الوقفية باختلاف الأقاليم، في الغرب برزت أوقاف 

الأندلس، وفي الجنوب أشرقت تجربة الهند المغولية، وفي الوسط ازدهرت أوقاف الجزيرة العربية، هذه 

للهوية  مظهراً  به  والارتفاع  المسجد  تعظيم  على  تجتمع  أنّها  إلا  وفنونها،  تاريخها  في  تتباين  البيئات 

الجمالية الإسلامية.

           يعرض هذا التقرير هذه التجارب ويحلّل أبعادها التربوية والاجتماعية والعمرانية والسياسية، ندرس 

حَفِظت  التي  المعمارية  السمات  على  ونقف  للبناء،  انطلاق  نقطة  المسجد  من  الوقف  صنع  كيف 

الخط والفنون  الزخارف والمآذن والمحاريب، ثم نقف على دور  الوقف في  أثر  للمساجد بهاءها، ونلمح 

الإسلامية في ترسيخ الهوية الجمالية لتلك المساجد.

الــمــقــدمــة

3

المقدمة



الـوقـف والـمـسـجـد: مـن قـلـب الـعـمـران إلـى مـركـز الـحـضـارة

4

الوقف والمسجد: من قلب العمران إلى مركز الحضارة

           ظلَّ المسجد نواة التخطيط في المدينة الإسلامية، تدور حوله الأحياء وتتشعّب الشوارع، ويصدح 

ر للمسجد  فيه الأذان إيذاناً ببداية النهار، ولم يكن هذا الموقع المحوري ليتكرّس لولا نظام الوقف؛ إذ وفَّ

موارد ثابتة، فجعل منه قاطرةً للعمران ومولدًا للحركة العلمية والاجتماعية.

التجربة الأندلسية
           في الأندلس برز هذا المعنى حين اختار عبد الرحمن الداخل قرطبة عاصمةً، بادر سنة 785م بتشييد 

جامعها، ورصد له خُمس الغنائم وقفاً دائماً.

           وعلى امتداد القرون، توالت توسعات الجامع بتمويل الخلفاء وأهل البر؛ حتى غدا من آيات الفن 

الإسلامي سَعةً وبهجة؛ ولأن المال الموقوف أمانة، وقف الخليفة الحكم المستنصر بعد توسعة 976م 

يشهد أمام القاضي ووجهاء المدينة أن النفقات خرجت من مال طيّب، صوناً لثقة الناس بالوقف ورغبةً 

في البركة.

           هذا الدعم الدائم جعل المسجد قلب العمران المدني والعلمي معاً ،فقد قامت قصور الحكم إلى 

جواره، وتفرعت من ساحته الطرق، وما لبث أن تحلّقت حوله الأسواق والمكتبات والدكاكين، كثيرٌ منها 

الحِلَق والزوايا،  موقوفٌ لخدمته أو يستثمر ريعه لصالحه، ثم غدا الجامع جامعةً مفتوحة، تضم عشرات 

تدرس فيها علوم الدين واللغة والفلك والطب، فقد ذكر مؤرخو ذلك العصر أنّه ضم نحو سبعٍ وعشرين 

مدرسة داخل أروقته، تخرّج فيها طلاب من المغرب والمشرق وأطراف أوروبا، وكلها قائمة على أوقاف 

تتعدّد مصادرها؛ من أمراء، وعلماء، وسيدات تبرّعن بأموالٍ وكتب.

           هكذا تحوّل جامع قرطبة بفضل الوقف إلى منارة تُضاء فيها العقول، وتنتظم حولها البيوت 

ملامحها  للمدينة  يرسم  الذي  هو  صار  بل  للعمران،  تابعاً  المسجد  يعد  ولم  والحدائق،  والأسواق 

ويغذيها بحياةٍ لا تنقطع.



ل الجميع، فقد قامت             وعلى الصعيد الاجتماعي، نرى الوقف ينسج حول المسجد شبكة رحمةٍ تظلِّ

السبيل  عابر  تأوي  وأخرى  البر،  وأموال  الزكاة  فيها  ع  تُوزَّ الصدقة  لدار  مقصورةٌ  قرطبة  جامع  رحاب  في 

والفقير إقامةً مؤقتة؛ وجعلت لها أوقافٌ عقارية تدرُّ دخلاً يضمن دوام تلك الخدمة. 

           وتدفّق خير الوقف إلى الساحات عبر سُبُل الماء التي تُروِي عطش المارّة، وإلى الأرْبِطة التي تستقبل 

الأموال  فوقفن  الفيض،  هذا  في  الأندلس  نساء  وساهمت  الجوامع،  من  مقربةٍ  على  والعباد  الزائرين 

والمكتبات على المساجد ومدارسها، فاشتدَّ بهنّ بنيان التكافل، وهكذا استحال المسجد الأندلسي بفضل 

الوقف محور المدينة: يرفع منارات العبادة، ويُفْتح فيه أبواب العلم، ويُبْسَط في رحابه ظلّ الرعاية، وتلتفّ 

حوله الأسواق والمرافق فتتجدّد به حياة العمران.

5

الوقف والمسجد: من قلب العمران إلى مركز الحضارة



6

الجوهر النجدي: مسجد الطين وظلُّ السوق
رةً للمجتمع             يظهر بريقه ما إن تخطو إلى «مسجد البُجيري» في الدرعية حتى تُبصر صورةً مصغَّ

ب من دَككِ العطارين  النجديّ: حِوانيتُ الطحين ومحلات اللبن تلتصق بأروقة الطين، ورائحةُ القهوة تتسرَّ

ة على الرواق وقفًا  إلى صحن المسجد، هنا يتجلّى الوقف في أصفى معانيه؛ فقد جُعلت المحلاتُ المطِلَّ

يَدِرُّ ريعه على عمارة بيت الله، فيدور اقتصادُ الحيِّ كله حول منارةٍ طينيةٍ تُشير إلى السماء، إنَّ هذا التشابك 

ث النجديين بمساجدهم؛ فهي حارسةُ الروحِ وحاضنةُ السوق معًا. ر تشبُّ بين العبادة والمعاش يفسِّ

بة الطينية تمنح الظلَّ وتلقي  اء النجديُّ ظروفه المناخية إلى مزيةٍ جمالية: العقودُ المدبَّ ل البنَّ            حوَّ

المخروطية  المئذنةُ  تظلُّ  بينما  نهارًا،  لتُطلقها  الليل  برودةَ  ن  تُخزِّ الغليظة  والجدرانُ   ، الحرِّ بارداً في  هواءً 

ق المسجدُ النجديُّ معادلةَ «السكينة  علامةَ طريقٍ يراها العابر من بعيد؛ فتقوده، ويطمئنُّ به، هكذا يحقِّ

والتنمية»: يحفظ هوية المكان بطينه وقصبه، ويضخُّ في شرايينه حركةَ البيع والشراء، ليُثبت أنّ الوقف 

ليس مجرّد ريعٍ ماليّ، بل شبكةٌ اجتماعيةٌ وروحيةٌ تدور كالعين في رأس المدينة.

الوقف والمسجد: من قلب العمران إلى مركز الحضارة



7

التجربة المغولية في الهند
           في الهند المغولية، اتخذ أباطرة الأسرة التيمورية من المسجد الجامع رمزاً للحكم الإسلامي وركناً 

إليه  لخدمة المسلمين، فكل حاضرة كبرى حظيت بمسجد فخم يتصدر عمرانها، ويقع في موضع ينظر 

الناس من كل جانب؛ قريباً من القلعة، أو في قلب السوق، أو في أعلى النقاط المشرفة.

           شاه جهان، الذي عرف بحبه للعمارة، أوقف أراضي زراعية ودوراً تجارية حين رفع جامع دلهي، فتدفق 

ريعها إلى سدنة المسجد ومصروفاته، وبقي المسجد وقفاً مصوناً تديره مجالس الأوقاف حتى اليوم.

           وعلى الرغم من أنّ المساجد المغولية لم تُنشئ كليات ضخمة إلا أنها ضمّت أروقةً للتدريس، وألحق 

بها المصلحون مدارس وكتاتيب، يموّلها ريع العقارات الموقوفة. مثلا بنى الوزير نصير خان مسجد وزير خان 

في لاهور، وأقام أمامه سوقاً تجارية تصبّ أرباحها في صندوق المسجد والمدرسة.

           هذا النسق المعماري بعث في مدن المغول هويةً واضحة؛ مسجد جامع تحفّه ساحة رحبة وأسواق 

لعشرات  تتسع  التي  وساحته  الشاهقة  ومآذنه  الرخامية  بقبابه  دلهي،  في  جهان  شاه  جامع  نشيطة. 

الألوف، جسد قلب المدينة النابض؛ يؤمّه المصلّون، ويقصده التجار والزائرون في المواسم والأعياد. وظلّ 

جامع دلهي، ومعه جامع لاهور البادشاهي، مركزين روحيين واجتماعيين للمسلمين، ترعاهما أوقاف أهلية 

تجري بخيرها إلى اليوم.

           وبهذا الأسلوب أسهم الوقف في الهند المغولية في تثبيت المسجد في صدارة العمران، وربط 

العبادة بالعلم والتجارة والرعاية، فبقي صوت الأذان ودويّ حلقات الدرس ونداء السوق يتعانق في قلب 

المدينة.

الوقف والمسجد: من قلب العمران إلى مركز الحضارة



8

           المساجد التي شيّدها الواقفون ورعوها تزيّنت بخِصالٍ معمارية وفنيّة ضمنت لها البقاء والبهاء، إذ 

قصد الواقف أن يجعل صدقته جارية تخلُد في الأجيال، لذا عني المسلمون بتزيين بيوت الله وعمارتها أروع 

عناية، واختاروا خير المواد وأتقن الأساليب لتسمو مكانتها وتطول مدّتها، ولعلّ الهند أَوْضحُ مثالٍ على 

ل المسلمون أعمدةً هندوسيةً قديمة، وجعلوا منها  التحام أسلوبٍ محليٍّ بفكرة المسجد العالمية؛ إذ حوَّ

بةً تُغني عن الأُطر الخشبية الثقيلة، ومع الزمن سَرَت  دعائم للقباب، ثم رفعوا فوق الأبواب أقواسًا مدبَّ

هذه العادة، فانبثق طرازٌ إسلاميٌّ جديدٌ لا يُخطئه البصر، وإن ظلّ يحمل نَفَسَ الأرض التي وُلِد فيها.

ع لم يَصْدِم «وحدة الشكل الإسلامي»؛ إذ بقيت القبلةُ محورَ             أكثرُ ما يلفتُ النظر، أنّ هذا التنوُّ

، وتتوحّد الفكرة: رفعُ سقف  ل الحجرُ أو الآجرُّ التكوين، وبقيت القبابُ رمزَ العروج، من فارسَ إلى مصر، يتبدَّ

العبادة إلى السماء.

           إنّ المدينةَ الإسلامية تُدرك أنّ العمارة «سيّدة الفنون»؛ تُزاوج بين وظيفةِ العبادةِ وجمالِ 

المصلّي،  قلب  على  السرور  تُدخل  متصلةً  لوحةً  والمشربياتُ  والأروقةُ  القبةُ  فتغدو  المشهد، 

اختلفت  -مهما  المساجد  تُثبت  وهكذا  الأغنياء،  قصورِ  قبل  الفقراء  أحياءِ  في  الذائقةَ  وتُربّي 

ها وألوانُها- أنّ الوقف أداةٌ لإشاعة الجمال العام. موادُّ

ملامح العمارة الوقفية ودورها في حفظ مكانة المساجد وجمالها

ملامح العمارة الوقفية ودورها في حفظ مكانة المساجد وجمالها 



9

الأندلس: عراقة أمويّة ولمسات مغربية
           عمارة الأندلس جمعت أصالة الشام وابتكار الغرب الإسلامي؛ فانفردت بهيئةٍ تَوالت القرون وهي 

تَستقي منها الفنّ والإلهام. 

           جامع قرطبة مثالٌ ساطع: تحفته أقواسٌ مزدوجة، طبقةٌ سفلى حمراء وبيضاء بشكل حدوة حصان، 

وفوقها أنصاف دوائر ترفع السقف عالياً وتجري العيون في سعة القاعة بطمأنينة، في ذلك البناء جمعت 

العناية المزدوجة بين الحُسن والاتزان فأمّنت ثباته على مدى الدهور، ثم انتقلت هذه السمة إلى مساجد 

المغرب في عهد المرابطين والموحّدين، فظل الطابع الأندلسي يتردّد صداه في ربوع الغرب الإسلامي.

عَمِل الوقف في الأندلس على انتقاء أجود الخامات؛ فالأعمدة رخامٌ صقيل جُلب من الآثار أو استورد من 

ن بنقوش دقيقة، وتُكسى الجدران بالجصّ والزجاج الملوّن، هذه المواد الجليلة  وراء البحار، والسقوف تُزيَّ

الترميم  فيجد  التلف،  ه  مسَّ موضعٍ  كل  إلى  به  يُسرَع  الوقف  ريع  كان  إذ  طوالاً،  قروناً  المسجد  صانت 

والدهان. 

           ومع اتساع الحاجة وسع الخلفاء المسجد وأحدثوه أربع مرات بين القرنين الثامن والعاشر، فجاءت 

التوسيعات من مالٍ موقوفٍ رُصد لهذه الغاية حتى بلغت مساحته نحو ثلاثة وعشرين ألف مترٍ مربع تتسع 

لين  سَق، واحد الروح، لأن المعماريين المموَّ ، ومع كل إضافةٍ بقي الجامع متّسق النَّ لثمانين ألف مصلٍّ

من ريع الوقف التزموا خطّ الأقواس والقباب والألوان، فكأنك أمام تحفةٍ صيغت في لحظةٍ واحدة، 

وإن اختلفت العصور.

           ومن سمات تلك العمارة الوقفية ما نراه في العقود الأندلسية من حِلْيةٍ ثنائية اللون؛ فالحجر 

الأبيض والآجرُّ الأحمر يتعاقبان في قوسٍ واحدٍ هذا النسق، المأخوذ عن الجامع الأموي بدمشق، صار 

عَلَماً على بناء الأمويين في الغرب.

ملامح العمارة الوقفية ودورها في حفظ مكانة المساجد وجمالها 



10

           وبحسٍّ جمالي رقيق، فُتِحَ أمام بيت الصلاة صحنٌ غُرِسَت فيه أشجار النارنج والليمون؛ تزرع الخطى 

أوقف  الباحة،  قيمة هذه  الواقفون  أدرك  ولما  الأروقة،  بها  تعبق  رائحةٌ  أزهاره  من  وتفوح  في ظلاله، 

بعضهم بساتين يسقون منها الصحن ويجدّدون شجره كلما نضب أو هرِم.

           هذه العناصر مجتمعةً صيّرت المسجد الأندلسي تحفةً لا ينفد جمالها؛ فانعكست أنواره على 

مساجد المغرب. وفي القرن الثاني عشر، بدا أثر قرطبة جليّاً في جامعَي تلمسان والجزائر؛ عقودٌ مفصصة، 

وأروقةٌ تتقاطع كأنها خيوط نسيجٍ واحد، فكان في ذلك امتدادٌ لروح الوقف الأندلسي التي رفعت مقام 

المسجد وحفِظت له بريقه عبر العصور.

ملامح العمارة الوقفية ودورها في حفظ مكانة المساجد وجمالها 



في الهند المغولية: فخامة الرخام وتناسق التصميم
الهند يومئذ،  البذخ المعماري الذي بلغته دولة  أباطرة المغول عن ذروة  التي وقفها  تكشف المساجد 

ه في قالب إسلامي فريد.  اء فيها بين إرث فارس والهند وصبَّ حيث جمع البنَّ

بلونين  ازدانت جدرانه  الجامع مهيبًا، قد  الأحمر؛ فيبدو  الأبيض والحجر  الرخام  العين كثرة  أول ما يطالع 

متباينين يلفتان البصر، هكذا شُيّد جامع أكبر في فاتح بور سكري بالحجر الرملي الأحمر، بينما تزيّن جامع شاه 

جهان في لاهور وجامع دلهي بطبقات واسعة من الرخام الناصع. 

11

طوّر المعماريون تخطيطًا يلائم ذوق المغول:
مها بيتُ صلاة من ثلاث وحدات: جناح أيمن،  باحة فسيحة تتوسطها نافورة، تحيط بها أروقة، يتقدَّ

وجناح أيسر، وقسم أوسط تعلوه قبة واسعة تشكّل محور التكوين. تظهر هذه السمة واضحة في 

جامع دلهي بثلاث قباب بصلية ضخمة تتصدّر المشهد، تحف بها قباب أصغر على الجانبين، فيصنع 

ا يخفّف من ثِقَل الكتلة. ذلك تناغمًا بصريًّ

نّاع على زخارف دقيقة موّلها الوقف: واعتمد الصُّ
فتحبوري  مسجد  في  كما  الحجر،  في  محفورة  نباتية  ونقوش  كتابية،  وأشرطة  مفصصة،  عقود 

نة، شأن مسجد تاج  ومسجد الجمعة في دلهي. وجمّلوا القباب والجدران بالتطعيم بأحجار كريمة ملوَّ

محل.

وهكذا أسهم الوقف في إرساء هذه الخصائص:
مواد مختارة باقية، تصميم يوازن الضخامة والتفصيل، وزخارف تحافظ على بريقها، فجاءت المساجد 

ا  المغولية آيات من الجمال تحفظ ذكر الواقفين، وتؤكد رسالة الوقف: إبقاء بيوت الله عامرة حسًّ

ومعنى.

ملامح العمارة الوقفية ودورها في حفظ مكانة المساجد وجمالها 



تـجـلـيـات روح الـوقـف فـي الـزخـارف والـمـآذن والـمـحـاريـب

12

الخط العربي في مساجد السعودية: صبغةُ المعنى
ا فحسب، بل هو «روحٌ مقروءة» تنقل العقيدةَ من كتب التفسير إلى             ليس الخطُّ العربيُّ نَقشًا زخرفيًّ

رحاب الجدران؛ فيبقى المصلي مُحاطًا بكلماتٍ تُذكّره بأن «لا غالبَ إلا الله»، يُوحّد الخطُّ وجدانَ الأمّة، 

لوحةً  السعودية  التجربة  في  المسجدُ  صار  حتى  بالمنبر؛  الحرفَ  ويربط  المصاحف،  بكتبة  الخطباءَ  فيربط 

زها الآياتُ فوق المحاريب وتعالِقها في أروقة الجامعات والمساجد الكبرى. تُطرِّ

           لقد نبّه الباحثون إلى أنّ «الهندسة الخطية» لا تكتفي بالزينة، بل تضبط إيقاع الفراغ؛ فحركةُ الكُوفِيّ 

ضُ صمتَ المصلّى، بينما تُشيع مفرداتُ  لُثِ المنحني تروِّ ه البصرَ نحو المحراب، وحلاوةُ الثُّ المستقيم توجِّ

الديواني ليونةً تستوعب ازدحام الحشود في المواسم، بذلك يتحول الخطُّ إلى «مِسطرةٍ معنوية» تضبط 

سَب بين الضوء والظل، وترسم حدود الحركة في الصحن. النِّ

           ومع يقظة مشاريع الترميم في المملكة اليوم، عاد الخطُّ العربيُّ ليؤدّي وظيفةَ «الهوية الآمنة»؛ 

إذ يجمع بين مقتضيات السلامة الهندسية ومتطلبات الذوق المعاصر، في مسجدَيِ الملك فهد والملك 

دلالته  أو  رشاقته  يفقد  أن  دون  الجوية،  للعوامل  مقاومة  بمواد  ذ  يُنفَّ الحرفَ  نرى  مثلاً،  بالرياض،  خالد 

طراز  وأنّ  الموارد،  استدامة  عن  شأنًا  تقلُّ  لا  الجمال  استدامة  أنّ  على  الوقفُ  يُبرهن  وهكذا  الشرعية، 

المسجد السعودي قادرٌ على استقبال الحداثة دون أن يتخلّى عن تراث الحرف العربيّ.

تجليات روح الوقف في الزخارف والمآذن والمحاريب



13

الزخارف تشع بالحياة

           ما كانت الزخارفُ وملحقاتُ المساجدِ زخرفًا جامدًا، بل نَفَسًا مُؤمنًا يحمل رسالةَ البرّ والإحسان، 

الواقفُ حين يُوقِفُ، يبتغي صدقةً جاريةً تدوم، فيُجمل بيتَ الله بأحسن ما يجد، فإذا جمالُ البناء عنده 

ر لوحاتُ التأسيس، يُذكَر فيها اسمُ الواقف، ويُرفع له الدعاءُ،  قُربة، لا مباهاة. في عتبات المساجد تُسطَّ

فيتعلّم الداخلُ أنّ الجمالَ صناعةُ مُحسنين يرجون وجهَ الله. وتزدان جدرانُ القبلة بآياتٍ من كتاب الله، كآية 

ما يَعمُرُ مَساجِدَ اللهِ مَن آمَنَ باللهِ﴾، تذكيرًا بأنّ عمارة المسجد أثرُ إيمانٍ وصدقٍ. ﴿إِنَّ

: من طول المئذنة إلى رِقّة المحراب، من             وهكذا تجلّت روحُ الوقف في كلّ تفصيلٍ جماليٍّ

دقّة النقش إلى روعة اللون، فما كان ذلك ترفًا، بل بيانٌ حيٌّ على دوام الصدقة، وشاهدٌ باقٍ على 

إخلاص أهل البرّ عبر العصور.

رُخامٌ  يملك:  ما  بأغلى  الواقفُ  يجودُ  هنالك  العين.  المسجد، وموضعُ  تاجُ  فهو  المحرابُ،  أمّا 

م، وفسيفساءُ ذهبية، ونقوشٌ تُذهل البصَر وتعطفُه إلى الخشوع.  مُحكَّ

ت على عظمة الوقف وسخاء  والمئذنةُ –صوتُ التوحيد العالي– إذا ارتفعت عاليةً مزخرفةً، دلَّ

صاحبه، ثم إنّ الواقفين حَرِصوا على نَقْش نصوصِ أوقافهم في أحجار المساجد، فجاءت اللوحاتُ 

الرخاميةُ تحمل شروطَ الوقف ودعاءً للواقف. 

تجليات روح الوقف في الزخارف والمآذن والمحاريب



موشموش، محمد. أثر عمارة مسجد قرطبة على المساجد المرابطية بالمغرب الأوسط (القرن 5-6هـ). الجزائر: منشور أكاديمي.•

موسى، عبد الله كامل. عمارة المساجد المبكرة منذ ما قبل الهجرة النبوية حتى نهاية عصر الخلفاء. الرياض: دار المريخ للنشر، 1995م.•

توامة، نعناعة. عمارة المساجد العثمانية في بايلك الغرب بين استمرار الطرز المحلية والتأثيرات الخارجية. الجزائر: جامعة الجزائر، 2010م.•

مالدونادو، باسيليو بابون. سلسلة عمارة المساجد في الأندلس. مدريد: المعهد الإسباني العربي للثقافة، 2000م.•

بابون مالدونادو، باسيليو. عمارة المساجد في الأندلس: قرطبة ومساجدها. أبوظبي: هيئة أبوظبي للثقافة والتراث، 2011م.•

المشهداني، ياسر عبد الجواد. عمارة المساجد في الهند خلال العصر المغولي. دمشق: دار الفكر، 2012م.•

مارشال ج. س. هودجسون، مغامرة الإسلام: الضمير والتاريخ في حضارة عالمية، ترجمة أسامة غاوجي، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، •

بيروت، 2021م.

النويصر، محمد بن عبد الله. خصائص التراث العمراني في المملكة العربية السعودية: منطقة نجد، دارة الملك عبد العزيز، الرياض، 1999•

م.

القحطاني، هاني محمد. العمارة والناس: واقع وآفاق التنمية العمرانية في المملكة العربية السعودية، دار الكفاح، الدمام، 1429هـ.•

أولاً: المراجع باللغة العربية:

المراجع




