
1447هـ - 2026م

الوقف والأدب
النصوص الأدبية في الكتابة الوقفية

الــــذراع الــمـعـــــرفـــــي والـتـمـكـينـي
لـلـــهــــيـــئـــة الـــعـــامــــة لــــلأوقـــــــاف



سلسلة نشرات معرفية، امتدادًا لموضوعات ومحاور سلسلة اللقاءات المعرفية التي يعقدها المركز 

لعام 1446 ه - 2025 م، والتي تهدف لرفع الوعي المعرفي المتخصص بالأوقاف، حيث إن الوقف 

منذ عصور مديدة يعد جامعًا للعديد من الأفكار التي تتعلق بالواقف والمجتمع، ولا ينحصر دور الوقف 

الباحث عنها، والمنقب عن  أثره في نواحٍ مختلفة تجعل  على جانب معين، بل يتسع دوره حتى ظهر 

النظر  فكرتها،  والمتفقة في  عنوانيها،  المتنوعة في  اللقاءات،  فتناولت  جليّة.  تفاصيلها في دهشة 

للوقف الإسلامي من زوايا مختلفة وأبعاد متعددة، لإظهار الجوانب الاجتماعية والفكرية والحضارية 

للوقف، بدءًا من عالم الأفكار، وصولاً إلى المكتبات والوثائق الوقفية، وتمحيصًا في أثر الوقف في 

عمارة المسجد حتى أصبح مركز إشعاع حضاري، وصولاً إلى علم الفلك وتأثير الحركة الوقفية في نشأته 

وسنلحظ في هذه النشرات، أن الوقف عبر العصور، وفي مختلف العلوم والمجالات،  وتطوره. 

كان عاملاً حضاريًا فارقًا، على صعيد المعرفة والأمكنة، والأزمنة، ولا تزال هذه الآثار تتضاعف 

وتقدم لنا نموذجًا فارقًا للتنمية المجتمعية والاقتصادية.

  يصدر مركز ريادة    الـــــذراع الـــــمـــــعـــــرفـــــي والـــــتـــــمـــــكـــــيـــــنـــــي للـــــهـــــيـــــئـــــة الـــــعـــــامـــــة للأوقـــــاف



المقدمة                                                                                                          4                     

بين الزخرفة والإيجاز: مقدمات الوقفيات وخواتيمها                                           5

سمات الأدب والدعاء في الوثيقة الوقفية                                                        7 

الوثيقة الوقفية: مرآة العصور وذاكرة الأدب                                                      9                                                

الفهرس



4

الــمــقــدمــة

          إذا ذكرت الوقف، خطر ببالك المال والعقار، والبساتين والدكاكين، وما حبسه الواقفون على طلبة 

العلم أو الفقراء والمساكين. ولكن الوقف في حقيقته أوسع من ذلك وأعمق؛ فهو نص مكتوب قبل 

باردة، لا روح فيها؛ فكثير من  الناس يخرج في صورة جافة،  أن يكون عينًا موقوفة. وما كل نصّ يكتبه 

نصوص الوقف أُنشئت بروح الأدب، وجرى فيها المداد كأنّه دم قلب كاتبها.

          في هذه الوثائق ترى الإنسان في أصفى حالاته: يقف على عتبة الدنيا والآخرة، ينظر إلى ما يملك 

ل كلماته وهو يودّع ملكه ليضعه بين يدي الله. ومن أجل ذلك جاءت الكلمات صادقة،  بعين الزاهد، ويُسجِّ

عاطفية، حافلة بالرجاء والخوف، لا تقل حرارة عن الشعر ولا فصاحة عن الخطب.

          مقدمات هذه الوثائق شبيهة بما يكتبه الأدباء في خطبهم وكتبهم؛ تبدأ بالحمد والثناء، ثم بالصلاة 

على النبي، وتمضي في جُمل قصيرة موزونة، متوازنة، فيها سجع يطرب الأذن، وإيقاع يهتز له الوجدان.

          فإذا وصلت إلى الخاتمة وجدت الدعاء المتواصل، والابتهال المخلص، وطلب المغفرة والثواب، وبين 

الافتتاح والختام يمتد نثرٌ يعكس روح العصر: بسيطًا في صدر الإسلام، منمّقًا في عصور الزينة، رسميًا في 

العصور اللاحقة، أقرب إلى الخطاب الإداري في العصور الحديثة، ولكنه في كل ذلك أدب حيّ.

          هذه الوثائق ليست عقودًا جامدة تحفظ الحقوق فحسب، بل هي نصوص تشهد على ثقافة 

العصور، تقرأ فيها لغة الناس، ومذاهب البلغاء، ومشاعر الواقفين، وترى فيها أثر المدرسة التي خرج منها 

الكاتب، وأثر البيئة الأدبية التي عاش فيها. وأنت إذا جمعت هذه الوثائق وتدبّرتها وجدت فيها سجلاً موازيًا 

ف، كتب في لحظة  لكتب الأدب والتاريخ، لا يقل عنها في القيمة، بل يزيد في أنه أدبٌ صادقٌ غير متكلَّ

إخلاص، حين يتخفف الإنسان من دنياه، ويستعد لآخرته.

إن الوقف بذلك يمثّل وجهًا آخر للأدب العربي: أدبًا في غير مظنّته، وبيانًا في غير ساحته المألوفة. 

          أدب خرج من قلب الإنسان وهو ينشئ عقدًا شرعيًا، فكان في الوقت نفسه وثيقة دينية، وشهادة 

تاريخية، وقطعة أدبية، ولعلّ أجمل ما في هذه النصوص أنّها تشهد بأن اللغة العربية كانت تسري في كل 

مظاهر الحياة: في الشعر والرسائل، كما في الوثائق والعقود.

المقدمة



5

بين الزخرفة والإيجاز: مقدمات الوقفيات وخواتيمها

بــيــن الــزخــرفــة والإيــجـــاز: مــقــدمـــات الــوقــفــيـــات وخــواتـــيــمــهـــا
          النصوص الوقفية ليست على نسق واحد؛ ففيها ما زخرفت مقدمته وأسرفت في البيان، وفيها ما 

اقتصدت فدخلت في الموضوع مباشرة، فمن الواقفين من آثر أن يجعل من مطلع وثيقته قطعة أدبية 

قائمة بذاتها، ملأها بالثناء، وأدار فيها السجع دورته، وأطال النفس في الدعاء، حتى يخال القارئ أنه أمام 

خطبة منبر أو افتتاحية كتاب، ومنهم من اكتفى بكلمات قليلة، بسم الله وحمد الله والصلاة على رسوله، 

الطريقتين  بين  والفرق  أوقفت، وهذه شروطه، وهذا مصرفه.  ما  الغرض: هذا  بيان  إلى  رأسًا  ثم مضى 

يكشف عن اختلاف البيئات والعصور.

          فمن نشأ في بيئة يغلب عليها الاشتغال بصنعة الأدب والولع بتكلف البيان، أطال في المقدمات 

وجعلها سجلاً لفصاحته وبلاغته، ومن عاش في بيئة يغلب عليها طابع السليقة أو الإدارة اكتفى بالقليل، 

كأنه يخشى أن يثقل على النص بما لا يخدم الغرض المباشر، وهكذا نجد في الوثائق ما هو أقرب إلى 

قطعة أدبية مطوّلة، وما هو أشبه بمذكرة قانونية واضحة، وكلاهما مع ذلك يحمل الطابع الأدبي، بقدر 

ما يحمل من حرارة الإيمان وصدق النية.

تصدق  المؤمنين،  أمير  علي  الله  عبد  به  تصدق  ما  هذا  الرحيم،  الرحمن  الله  «بسم 

بالضيعتين المعروفتين بعين أبي نيزر والبغيبغة، على فقراء أهل المدينة وابن السبيل 

ليقي الله بها وجهه حر النار يوم القيامة، لا تباعا ولا توهبا حتى يرثهما الله وهو خير 

الوارثين، إلا أن يحتاج إليهما الحسن أو الحسين فهما طلق لهما، وليس لأحد غيرهما.»

وثيقة علي بن أبي طالب رضي الله عنه



6

بين الزخرفة والإيجاز: مقدمات الوقفيات وخواتيمها

          وإذا تجاوزنا المقدمات إلى الخواتيم، وجدنا هذا التفاوت أيضًا؛ ففي بعضها إسهاب في الدعاء 

والابتهال، يتكرر فيه الرجاء بالمغفرة والذخر عند الله، وفي بعضها الآخر جمل قصيرة حاسمة، تنهي النص 

بعبارة مثل: "جعلته لله صدقةً مؤبدةً"، وكأنها توقيع أخير يختصر المقصد كله. وعلى هذا النحو تتيح لنا 

نصوص الوقف مجالاً غنيًا لرؤية اختلاف الأذواق والأساليب، بين الإيجاز والإطناب، بين الزخرفة والصرامة، 

ولكنها جميعًا تلتقي عند جوهر واحد: إخلاص النية وطلب الأجر.

بـه  وشهدت  الأعلام  سلمه  مما  المؤثر  على  بالأثر  الاستدلال  الجاعل  «الحمدالله 

العقول الراجحة والأحلام وهو الحجة المعتمدة حين تتفاضل الألباب وتتقاصر الأفهام 

وبه الاستمساك إن طرقت الشكوك أو عرضت الأوهام، وحسبك بما يسلم في هذا 

البراهين  من  المتضايق  المجال  هذا  في  يعتمد  وما  الأدلة،  من  العالي  المقام 

إليه  المشار  الفن  دون  فيما  الاستدلال  من  النوع  هذا  يتلقى  أن  فحقيق  المستقلة، 

والتسابق  للأفهام  التبادر  من  فيه  لما  لاستنباطه  المهتدي  ويستنبل  بالقبول، 

للعقول...»

مقدمة وقف السلطان الغرناطي لكتاب الإحاطة في أخبار غرناطة

«جعل ذلك نصره الله وقفا مؤبدا لجميع المسلمين، حتى يرث الله الأرض ومن عليها، 

واشتهاره،  وارتقائه  وإظهاره  العلم  على طلب  الله  أيده  منه  الوارثين، حضا  خير  وهو 

وتسهيلا لمن أراد القراءة والنسخ منها والمطالعة والمقابلة، وليس لأحد أن يخرجها 

من أعلى المودع التي هي فيه، ولا يغفل المحافظة عليها والتنويه، أراد بذلك وجه 

درجاته،  الجنات  في  ورقى  حسناته،  بذلك  الله  ضاعف  الجسيم،  وثوابه  العظيم،  الله 

وأطال ملكه، ونظم بالصالحات سلكه.»

خاتمة وقف أبو عنان المريني لخزانة لكتب في جامع القرويين بفاس



7

ســمــات الأدب والــدعــاء فــي الــوثــيــقــة الــوقــفــيــة 

سمات الأدب والدعاء في الوثيقة الوقفية

          إذا أردنا أن نستخلص السمات الأدبية التي تطبع الوثيقة الوقفية بطابعها الخاص، وجدنا أن أظهرها 

هو السجع، ثم الصور الوجدانية، ثم لغة الدعاء التي تسري في كل أجزائها. هذه السمات لا تأتي للتزيين 

وحده، بل تحمل وظيفة مزدوجة: فهي تثبت الحكم وتسدّ منافذ الخلاف، وفي الوقت نفسه تمنح النص 

حياة أدبية وروحًا إنسانية.

          فالتكرار في قولهم: «لا يُباع، لا يُوهب، لا يُرهن» ليس مجرد حصر فقهي، بل هو إيقاع يعيد على 

الأذن الفكرة ويثبتها في الوجدان،  والواقف إذ يكتب هذه الصيغة، لا يريد الدقة وحدها، بل يريد أيضًا 

القوة والتأثير. ومثل ذلك الاستعارات التي تجعل الوقف «ذخرًا ليوم الفاقة» أو «نورًا في القبور»؛ فهي 

مجازات تخرج من أعماق تجربة الواقف، تعكس خوفه من الحساب ورجاءه في الثواب.

          ومن أجمل ما يكشف عن هذا البعد الإنساني تلك النصوص التي تقرن الوعيد بالرجاء، فتنهى عن 

تغيير الوقف بلهجة مؤمنة صارمة، وتبشر من يحافظ عليه برضوان الله. كما في قول أحد الواقفين:

          «فلا يحل لأحد، يؤمن بالله العظيم، ويعلم أنّه صائر إلى ربّه الكريم، أن يبطله ولا شيئاً منه، 

ولا يبدله ولا شيئاً منه، فمن فعل ذلك أو أعان عليه فإنّما إثمه على الذين يبدلونه، إن الله سميع 

عليم، ومن أعان على إبقائه على حكم الوقف المذكور جعله الله تعالى من الفائزين المطمئنين الذين 

لا خوف عليهم ولا هم يحزنون»

من وقف لسان الدين بن الخطيب كتابه الإحاطة

          هذا النص شاهد على أن الوقف ليس مالاً فحسب، بل هو وصية أخلاقية وروحية، يربط الدنيا 

بالآخرة، ويجعل من الحبر دعاءً ومن العقد موعظة، وفي وثائق أخرى يتفنن الكاتب في صياغة الدعاء 

حتى تستحيل الوثيقة إلى لوحة من التضرع والابتهال. نقرأ مثلاً في مقدمة إحدى الوقفيات التي:



8

سمات الأدب والدعاء في الوثيقة الوقفية

          «وقف الواقف المذكور المبرور سقاه الله تعالى شآبيب الرحمة والرضوان، وكساه جلابيب 

العفو والغفران: الضياع الخمس والحوانيت المائة والثمانية… وأنهارها وسواقيها وآبارها ورياضها 

وغياضها وغدرانها وحياضها وعيونها ووهادها وتلالها وقيعانها وجبالها… وقفا مؤبدا صحيحا شرعيا 

وتصدقا سرمدا صريحا»

من وقف المدرسة الشفائية

          ويبلغ هذا الأسلوب ذروته في بعض الوقفيات النجدية، حيث يتداخل البيان الفقهي مع لغة المواعظ، 

حتى يغدو النص أقرب إلى خطبة وعظية. كما في هذه الوثيقة:

          «بسم الله الرحمن الرحيم وبه أستعين… وقفاً حبساً مؤبداً محرماً بجميع محارم الله تعالى… 

لا يزده مرور الأيام إلا تأكيداً… إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين… لا يحل لأحد من 

خلق الله يؤمن بالله واليوم الآخر أن يعترض هذا الوقف بظلم أو نقصان… فمن فعل ذلك… فالله 

حسيبه وطليبه ومجازيه يوم لا ينفع مال ولا بنون… يوم الطامة… يوم الآزفة… يوم الواقعة… يوم 

الحاقة… وعلى المتعرض لهذا الوقف لعنة الله والملائكة والناس أجمعين»

أجزاء متفرقة من وقف صبيح

          هنا تتحول الوثيقة الوقفية إلى مرثية كبرى للحياة الدنيا، وموعظة مؤثرة عن الآخرة، حتى لتكاد أن 

تكون فصلاً من كتاب في الزهد، ونرى الواقف وقد جمع بين عقد فقهي محكم، وخطبة أخلاقية جليلة، 

فصار النص مرآة لروحه ووعيه التي تستحضر اليوم الآخر أثناء توثيق الوقف.

          وبهذا يتبين لنا أن سمات الأدب في الوثيقة الوقفية، من سجع وصور ودعاء، ليست قشرة لفظية 

ولا ترفًا بلاغيًا، وإنما هي إشعاع إنساني يجعل النص أقرب إلى الأدب الحي منه إلى القانون الجامد، إن 

هذه السمات تكشف عن حقيقة الوقف باعتباره لقاءً بين الدنيا والآخرة: مالٌ يُحبس في الأرض، وكلمات 

تصعد إلى السماء، وهكذا تخلّد الوثيقة الواقف بماله، وتخلّده أيضًا ببيانه.



          الوثائق الوقفية صفحات حيّة من التاريخ، يمكن أن نقرأها كما نقرأ كتب الأدب أو رسائل العلماء، بل 

لعلها أصدق في تصوير الحياة من كثير من النصوص التي قصد أصحابها الإبداع الفني؛ ففيها تظهر ملامح 

العصور على اختلافها، وتطل علينا صورة اللغة كما كانت تُكتب في تعاملات الناس، وتكشف لنا عن الروح 

التي سرت في القلوب لحظة تحرير هذه النصوص.

الــوثــيــقــة الــوقــفــيــة: مــرآة الــعــصــور وذاكــرة الأدب

الوثيقة الوقفية: مرآة العصور وذاكرة الأدب

9

العصر الأول - صدر الإسلام:
          فإذا رجعنا إلى صدر الإسلام والخلافة الراشدة وجدنا لغة جلية، مختصرة، صريحة، لا إسهاب 

وتوضح  الحكم  تثبت  أن  غايتها  والحديث،  القرآن  من  قريبة  بروح  كتبت  نصوص  زخرفة،  ولا  فيها 

المصرف وتمنع الجدل. 

البساطة كانت سمة  أن  النية، وتدل على  الإيمان وصدق  وهي نصوص على قصرها تحمل حرارة 

العصر الأول، حيث غلبت روح الفطرة على روح الصناعة.

العصر العباسي والأندلسي:
          ثم ننتقل إلى العصور العباسية والأندلسية، فنجد النصوص وقد أخذت حظها من البيان، وظهر 

فيها أثر البلاغة التي ازدهرت آنذاك، فالسجع أصبح أكثر انتظامًا، والجمل أطول، والصور أبهى، حتى 

كأن بعض الوثائق فصل من مقامة أو خطبة منبرية؛ وذلك طبيعي في عصر امتلأت كتبه بالجدل 

الأدبي والفكري، فكان أن انعكس ذلك في عقود الوقف، فتوشحت لغة الفقه بوشاح الأدب.

ما بعد العصر العباسي والأندلسي:
          وبعد العصر العباسي والأندلسي ، فإنك ترى مزيجًا دقيقًا من الانضباط الإداري والتقليد 

الحقوق واحدًا واحدًا. ومع  تذكر الأملاك تفصيلاً، وتحدد  الوثائق هناك طويلة، دقيقة،  البلاغي، 

الدعاء  في  إطناب  بالسجع،  تزيين  والحمدلة،  بالبسملة  افتتاح  الأدب:  لمسة  عنها  تغيب  لا  ذلك، 

للواقف، كأن النص يوازن بين لغة القانون ولغة القلب. 

العصر الحديث:
          وحين نصل إلى العصر الحديث، نرى ملامح جديدة، فالنصوص أصبحت أقرب إلى الصيغ 

القانونية المتداولة في الأنظمة الحديثة؛ الجُمل أقصر، والعبارات أوضح، والتكرار أقل. 



10

الوثيقة الوقفية: مرآة العصور وذاكرة الأدب

          ومع هذا التغير، ظل أثر التراث حاضرًا: فالمقدمات ما زالت تبدأ ببسم الله، والخواتيم تفيض 

بالدعاء، والروح الشرعية تسري في النصوص ولو في أبسط عبارة، لقد تغير الشكل، لكن الجوهر 

لم يتبدل.

          هذا التنوع الزمني يجعل الوثائق الوقفية مصدرًا لا غنى عنه لدراسة الثقافة العربية؛ فهي تعكس 

الذوق الأدبي كما تعكس أنماط العمران وأنظمة الفقه. 

          ومن ينظر فيها يرى صورة كاملة: كيف تكلم الناس، وكيف كتبوا، وما اللغة التي استعملوها في 

أدق أمور حياتهم، إنها نصوص خرجت لا للتباهي، بل لحفظ الحقوق، ومع ذلك حملت بعضها من الجمال 

والبيان ما يجعلها في مصاف الأدب.

          قيمة هذه النصوص اليوم لا تقف عند حدود المؤرخ أو الفقيه، بل تمتد إلى دارس الأدب واللغة 

والاجتماع، فهي مادة خام لدراسة تطور النثر العربي، ومرجع لقراءة التحولات الثقافية، وشاهد على التقاء 

الدين بالحياة، وفيها ثروة وجدانية لا تقدر بثمن: لأنها تكشف عن الإنسان في لحظة صدق نادرة، حين 

يتخفف من دنياه ليبني لنفسه ذكرًا في آخرته.

          ولعل أجمل ما في هذه النصوص أن الوقف فيها يتجلى بوجهين متلازمين:

وجه مادي
يحبس المال والعقار

وجه أدبي
يخلّد الكلمة والبيان



11

الوثيقة الوقفية: مرآة العصور وذاكرة الأدب

           المال قد يزول، والأرض قد تبور، والدكاكين قد تنهدم، لكن الوثيقة تبقى، شاهدة على العصر، 

وناطقة بلسان صاحبها، فهي صدقة جارية بالمعنى الفقهي، وأدب جارٍ بالمعنى الثقافي، تسقي الأجيال 

اللاحقة من معينها كما سقت المعاصرين بخيرها.

          وبهذا المعنى يمكن القول إن بعض الوثائق الوقفية نص أدبي قائم بذاته، ودرس بليغ في 

صدق الكلمة وخلودها، فيها يكتب الإنسان وهو يستحضر زواله وقرب رحيله، فتخرج كلماته صافية 

منتقاة، كأنها وصية أبدية للأجيال، إنها سجل للعمران، وسجل للأرواح، وصوت متصل بين الماضي 

والحاضر. 

          ومن يتأملها يدرك أن الوقف لم يكن مؤسسة خيرية فحسب، بل كان أيضًا مدرسة أدبية 

وثقافية، تضاف إلى كنوز التراث العربي، وتبقى أثرًا خالدًا ما بقيت الكلمة.



المراجع

حمد بن إبراهيم بن ناصر العمران، الوثائق الوقفية في نجد. تاريخ السعودية.•

أحمد عيسى. تاريخ البيمارستانات في الإسلام. دار الرائد العربي، بيروت، 1401هـ/1981م.•

عبد الهادي التازي. جامع القرويين: المسجد والجامعة بمدينة فاس. دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1972م.•

شهاب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني. نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب. تحقيق: •

إحسان عباس. دار صادر، بيروت، 1968–1997م.

محمد المبرد (ت 285هـ). الكامل في اللغة والأدب. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. دار الفكر العربي، القاهرة، الطبعة الثالثة 1417•

هـ/1997م.

يحيى محمود ساعاتي. الوقف وبنية المكتبة العربية: استبطان للموروث الثقافي. مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، •

الرياض، الطبعة الثانية 1416هـ/1996م.

أولاً: المراجع باللغة العربية:






